
 

 

1 

Mirna Funk: „Balagan“ 

Verlorene Normalität 
Von Wolfgang Schneider 

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 26.01.2026 

Wie finden deutsche Juden einen gangbaren Weg zwischen den Traumata der 

Vergangenheit und den Bedrohungen der Gegenwart? Dieser Frage stellt sich Mirna 

Funks Roman „Balagan“. Er erzählt von einer jüdischen Familie in Berlin und einer 

höchst heiklen Erbschaft. 

 

„Alles begann mit einem ganz normalen Seder“ – so lautet der erste Satz von Mirna Funks 

Roman über die jüdische Familie Altman. Er teilt die Leser gleich in zwei Gruppen: in jene, 

die genau wissen, was „ein ganz normaler Seder“ ist, und jene vermutliche Mehrheit, die sich 

damit eher schwertut. Seder ist der festliche Auftaktabend zum Pessachfest, bei dem der 

Befreiung aus der ägyptischen Sklaverei gedacht wird.  

Es gibt viele solcher jüdischen Begrifflichkeiten in diesem Roman, die mit einem fast 

trotzigen Gestus der Selbstverständlichkeit verwendet 

werden, als wäre die jüdische Kultur bestens heimisch 

in Deutschland. Bekanntlich ist sie das nicht, wegen 

des Holocausts, aber auch wegen des seit Jahren 

wieder stark zunehmenden Antisemitismus.  

„Normal“ ist also wenig beim Seder der Berliner 

Familie Altman, auch deshalb, weil bald nach der Feier 

der uralte Patriarch Max stirbt und der Streit ums Erbe 

beginnt. Seiner geliebten Enkelin Amira, der 

Hauptfigur des Romans, wird vom Nachlassverwalter 

der Schlüssel zu einem kleinen MyPlace-Lagerraum in 

Moabit überreicht. Darin findet Amira – große 

Überraschung! – die im Dritten Reich geraubte und 

seitdem verschollen geglaubte Gemäldesammlung der 

Urgroßeltern. 

„Dann sank sie in der Mitte des Raums zu Boden und 

begann hysterisch zu lachen. Sie stellte sich vor, wie 

Sabena, Georg, Gideon, Matthias, Alice und Bineta 

gerade in diesem bescheuerten Pappa e Ciccia saßen, und dann beobachtete sie sich selbst 

von oben, inmitten der verdammten Sammlung. Die Sammlung, wie sie immer nur genannt 

wurde und nach der seit Jahrzehnten gesucht worden war, hier war sie. Und sie gehörte ihr.“ 

Geschätzter Wert: 150 Millionen. Der Rest der Familie muss sich mit dem Pflichtteil 

begnügen, was für Neid und Erbitterung sorgt. 

Mirna Funk 

Balagan 

dtv Verlag, München 

370 Seiten  

25 Euro 



 

2 

Konfusion und Luxus 

Ziemlich viel „Balagan“ also. Das wohlklingende hebräische Wort, das Mirna Funks Roman 

den Titel gibt, steht für Chaos und Turbulenz. Man kann es auch auf die innere Konfusion 

der zweiunddreißigjährigen Amira beziehen. Das Onlinemagazin für Lifestyle und Fashion, 

das sie einige Jahre erfolgreich betrieben hat, geht gerade den Bach runter, ihre letzte 

Beziehung ist zerbrochen, und der Alkoholtod ihres Vaters hat eine Lücke in ihr Leben 

gerissen, die sie selbst mit zu viel Wein zu schließen versucht.  

Nun verschafft sie sich erst einmal finanzielle Bewegungsfreiheit, indem sie einen 

Liebermann verkauft. Sie gönnt sich manchen Luxus, hat aber auch ein paar kluge Berater 

zur Seite, die sich in den rechtlichen und ökonomischen Fragen des Kunstmarkts 

auskennen. Ihr smarter Anwalt und Liebhaber Benjamin grübelt über das womöglich 

gefährliche Geheimnis, das die Sammlung umgibt: 

„Dass dein Großvater diese Sammlung in einem dermaßen unsicheren Gebäude abgestellt 

hat, ist kaum zu glauben. Es spricht dafür, dass er sich bewusst gegen eine legale 

Aufbewahrung entschieden hat.“ 

Was hatte der alte Mann, der einst in der jüdischen Hagana in Palästina kämpfte, zu 

verbergen? Die Antwort wird Amira bei einem längeren Aufenthalt in Israel bekommen – ein 

Schock.  

Heiße Luft in der Art Bubble 

Trotz des Krieges erwägt sie den Umzug nach Tel Aviv, um dann aber erst einmal in Berlin-

Mitte eine Galerie für ihre „Amira Altman Collection“ einzurichten. Da lassen die 

antisemitischen Wand-Schmierereien und Hass-Postings nicht lange auf sich warten. Genau 

darin dürfte letztlich auch Mirna Funks Motiv für diesen ganzen spektakulären Kunsterbe-Plot 

liegen. Es geht darum, ihre Heldin in eine Lage zu bringen, in der sie triftig räsonieren kann 

über den Antisemitismus und Antizionismus, der sich im Kunstbetrieb eben besonders 

hässlich geltend macht. Man denke an den Skandal um die Documenta 15 oder die vielen 

Boykott-Aktionen seit dem Hamas-Massaker.  

„Jeder Tote ein Märtyrer, der 7. Oktober ein erfolgreicher Akt des palästinensischen 

Widerstands. […] Der Nahostkonflikt war längst das Distinktionsmerkmal für die Art-Bubble 

des Landes. Die Entmenschlichung wurde als Rebellion definiert. Nur wenige 

Kunstmenschen und Kulturinstitutionen hatten sich öffentlich dagegen gestellt. Der Großteil 

war zum verlängerten Arm der Hamas im Westen geworden.“ 

Auch in Amiras Familie gibt es eine wandelnde Postkolonialismus-Karikatur. Cousine Alice 

hat in Berkeley ihren Master in Critical White Theory gemacht. Sie beklagt floskelhaft die 

„zionistische Kolonialherrschaft“ und provoziert schon am Seder-Abend mit einer Kufiya, so 

dass der Großvater wegen dieses „Lappens“ nach Luft ringt. Mirna Funk trägt der 

Debattenlage Rechnung, indem sie Standpunkte und Meinungen zu Figuren macht. Das 

wirkt manchmal so, als wäre der Roman für sie eine Fortsetzung des Kolumnenschreibens 

mit anderen Mitteln. Und die Amira-Figur vor allem Sprachrohr für ihre eigene Polemik.  



 

3 

Zwischen Pop und Orthodoxie 

Einige Wendungen der Handlung erinnern zudem eher an einen prahlerischen Hiphop-Song 

als an einen realistischen Roman. Die Sprache bleibt nah an der Popkultur und den sozialen 

Medien, gibt sich temporeich, direkt und jung, mittels Verwendung möglichst vieler englischer 

Phrasen und trendiger Markennamen.  

Aber wenn sich die Frauen im Roman gegenseitig mit „Bitch“ anreden, klingt das eher ein 

bisschen komisch – oder nach den Pop-Romanen Joachim Lottmanns. Wie Lottmann 

schreibt Mirna Funk die Gegenwart mit, und das hat durchaus seinen Reiz. Ihr Roman bietet 

eine passionierte Erkundung jüdischer Identitäten im Zeichen neuer Diskriminierungen und 

Anfeindungen. Viele suchen Halt in der Rückbesinnung auf die Traditionen, wie Amiras 

Freund Leo. Der ehemalige Künstler hat sich zum orthodoxen Judentum bekehrt und ist 

Rabbi geworden. In manchen Vierteln Berlins versteckt er seine Schläfenlocken aber lieber 

unter der Basecap. 


