
 

 

1 

Anatoli Kusnezow: „Babyn Jar“ 

Ort der Kindheit und des Grauens 
Von Ulrich Rüdenauer 

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 16.02.2026 

„Roman-Dokument“ nannte Anatoli Kusnezow sein Buch „Babyn Jar“ über das 

Massaker an Juden 1941, Mitte der 1960er Jahre entstanden. Eine Neuübersetzung 

von Christiane Körner führt uns noch einmal die Barbarei vor Augen, die Kusnezow 

als „Augenzeuge“ überlieferte. Das Erschreckende: Deren Spuren führen direkt in 

unsere Gegenwart. 

„Über Babij Jar, da steht keinerlei Denkmal. / Ein schroffer Hang – der eine, unbehauene 

Grabstein. Mir ist angst“, so beginnt Jewgenij Jewtuschenkos berühmtes Gedicht „Babi Jar“ 

in der Übertragung von Paul Celan. Babi Jar – in ukrainischer Sprache: Babyn Jar – ist eine 

zum Sinnbild des Grauens gewordene Schlucht 

nordwestlich von Kiew. Am 29. und 30. September 

1941 verübten Einsatzgruppen der deutschen 

Sicherheitspolizei und des Sicherheitsdienstes ein 

Massaker an 33.000 Jüdinnen und Juden, das größte 

Einzelmassaker während des Zweiten Weltkriegs. 

Unter dem Vorwand, Anschläge auf das deutsche 

Hauptquartier in Kiew rächen zu wollen, wurden diese 

Menschen zur Schlucht getrieben und in einem 

beispiellosen Blutrausch reihenweise erschossen. 

Jewtuschenko veröffentlichte sein Gedicht im Jahr 

1961, als tatsächlich kein Denkmal an die Ermordeten 

erinnerte. Im offiziellen sowjetischen Gedenken an den 

Großen Vaterländischen Krieg spielte der Holocaust 

keine Rolle, der staatliche Antisemitismus nahm mit 

Gründung des Staates Israel zu. Jewtuschenkos 

Poem war nach einem Besuch von Babi Jar 

entstanden – der Schriftsteller Anatoli Kusnezow, 

geboren 1929, hatte ihn dort hingeführt. Kusnezow 

schrieb selbst an einem Denkmal für die Ermordeten. Sein Roman „Babyn Jar“ erschien 

1966 in einer von der Zensur schwer entstellten Form in der Sowjetunion. Erst seine 

Emigration nach England ermöglichte es ihm 1970, die ursprüngliche Fassung zumindest in 

die westliche Welt zu bringen. 

Atemlose Erzählung 

Nun, sechzig Jahre später, ist das Buch neu zu entdecken – in einer Zeit, in der ein weiterer 

Krieg auf ukrainischem Boden tobt, der auch ein Kampf um historische Wahrheiten ist und 

uns ins 20. Jahrhundert zurückkatapultiert. Christiane Körner hat Kusnezows „Roman eines 

Augenzeugen“ – so der Untertitel – brillant neu übersetzt. Die für den Stil des Buches 

Anatoli Kusnezow 

Babyn Jar 

Aus dem Russischen von Christiane 

Körner und Nachworten von Bert 

Hoppe und Kateryna Mishchenko. 

Matthes & Seitz 

526 Seiten 

32 Euro 

 



 

2 

prägenden Hauptsatzreihen, die eine gewisse Atemlosigkeit nachbilden, behält sie bewusst 

und im Unterschied zu früheren Übersetzungen bei. Grundlage von Körners Übertragung ist 

die Fassung letzter Hand aus dem Jahr 1970. Die enthält kursiv und in Klammern gesetzt 

jene von der Zensur gestrichenen und vom Autor ergänzten Passagen. Es ist ein gewaltiges 

Erinnerungs-Monument und ein eindrucksvolles literarisches Zeugnis von Gewalt und 

Unterdrückung. 

„Aufgewachsen bin ich in Kurenjowka, einem Vorort von Kiew, nicht weit von einer großen 

Schlucht, deren Name damals nur den Anwohnern bekannt war: Babyn Jar. 

Wie die übrige Umgebung von Kurenjowka war sie ein Ort unserer Spiele oder, wie man so 

sagt, ein Ort meiner Kindheit. 

Dann wurde sie an einem Tag schlagartig bekannt. 

Etwas mehr als zwei Jahre war die Schlucht ein Sperrgebiet mit elektrisch geladenem 

Stacheldraht, einem Konzentrationslager und Warnschildern, die verkündeten, auf jeden, der 

sich nähere, werde das Feuer eröffnet. 

(…) 

Wir hörten nur in bestimmten Abständen MG-Salven: ra­ta­ta, ra­ta­ta ... Zwei Jahre hörte ich 

das Tag für Tag, und es klingt mir bis heute in den Ohren.“ 

Kusnezows Buch besticht durch die Perspektive des Kindes auf eine aus den Fugen 

geratene Welt. Seine Mutter profitiert von der sowjetischen Politik, sie steigt als Lehrerin 

sozial auf. Der Großvater, der von einem Bauernhof träumt, setzt Hoffnungen in den 

Einmarsch der Deutschen – die werden bald enttäuscht. Dieser beschränkte, dadurch auch 

eingeengte Blick wird immer wieder aufgebrochen und geweitet durch Augenzeugenberichte 

– besonders durch jenen der Überlebenden Dina Pronitschewa. Auch etliche weitere 

Dokumente und Aussagen fließen in das Buch ein. 

Ein Archiv des Schreckens 

In unzähligen, perspektivenreichen, manchmal ihrer Grausamkeit wegen kaum erträglichen 

Episoden wird von unvorstellbaren Verbrechen erzählt. Mal in einem naiven, mal in fast 

nüchternem Ton. Die Nazis tun sich dabei besonders hervor, aber der Autor verschließt die 

Augen nicht vor den Vergehen der ukrainischen Kollaborateure und der Sowjets. Ohne zu 

relativieren, ohne die eine gegen die andere Unmenschlichkeit aufzurechnen, richtet sich der 

Blick Kusnezows auf einen spezifischen Ort, den erst die abziehenden Deutschen, später die 

Sowjets dem Erdboden gleichgemacht haben, um ihn aus dem Gedächtnis zu löschen. 

Durch die vielen episodischen Berichte entsteht geradezu ein Archiv des Schreckens, der 

Not, der Angst, des Hungers, der Sinnlosigkeit. Zuweilen bricht der Erzähler aus seinem 

radikalen Protokoll aus und versucht, Lehren zu ziehen aus dem Geschehenen: 

„Der sowjetische Humanismus, der deutsche, der assyrische, der vom Mars – ach, wie viele 

Humanismen gibt es auf der Welt, und jeder strebt zuallererst danach, so viele Leutchen wie 

möglich zu erschießen, jeder beginnt und endet mit Babyn Jar. Babyn Jar ist das wahre 

Symbol eurer Kulturen und Humanismen.“ 



 

3 

Die Neuausgabe von „Babyn Jar“ ist mustergültig: Sparsame, aber instruktive Anmerkungen 

und ein Nachwort der Übersetzerin machen Einordnungen leichter und die Entstehungs- und 

Rezeptionsgeschichte deutlich. Der Historiker Bert Hoppe würdigt Kusnezows Buch in einem 

angehängten Essay als „Pionierleistung“. Und die ukrainische Autorin, Verlegerin und 

Übersetzerin Kateryna Mishchenko erkundet die „Geografie eines Dokuments“ und stellt 

Verbindungen zu unserer Gegenwart her. Zweifelsohne ist Kusnezows montagierter, 

erzählerisch heterogener Augenzeugen-Roman ein Schlüsseltext für das Verständnis des 

totalitären 20. Jahrhunderts – und damit leider auch des 21. 

 


