
 

 

1 

Sebastian Ostritsch: „Serpentinen. Die Gottesbeweise  

des Thomas von Aquin nach dem Zeitalter der Aufklärung“ 

Gott beweisen 
Von Michael Köhler 

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 30.01.2026 

In der Mitte des 13. Jahrhunderts war es modern, Gottes Existenz rational zu 

begründen. Auch Thomas von Aquin hat dies in seiner „Summa theologica“ getan. An 

die Gedanken dieser Schrift heute anzuknüpfen, wie es der Heidelberger Philosoph 

Sebastian Ostritsch tut, ist zumindest originell und selbstbewusst. 

 

Der Untertitel weist die Stoßrichtung des Buches: „Die Gottesbeweise des Thomas von 

Aquin nach dem Zeitalter der Aufklärung“. Da wird das vermeintlich dunkle Mittalter des 13. 

Jahrhunderts gegen das vermeintlich helle Zeitalter der Aufklärung im 18. Jahrhundert in 

Stellung gebracht und die erwartbare These vertreten, es sei umgekehrt: die verdunkelte 

Moderne verblasst gegen das strahlende Mittelalter. 

[O-Ton Sebastian Ostritsch] 

„Natürlich ist keine Epoche perfekt, ja. Und der 

Spruch, wenn man Zahnschmerzen hat, dann will man 

nicht im Mittelalter leben, der ist geschenkt, aber 

grundsätzlich ist dieses Bild vom dunklen düsteren 

Mittelalter, wo alle so ungebildet waren und dachten, 

die Erde sei flach, das ist völlig verfehlt.“ 

Da hat der Autor fraglos recht. Kaum etwas war 

moderner als die Verbindung von christlicher 

Theologie und Vernunftphilosophie im 13. 

Jahrhundert. Thomas von Aquin ist Schüler des 

Albertus Magnus, auf den das Studium generale 

zurückgeht und die Etablierung der modernen 

Universität mit ihren gleichwertigen Fakultäten 

nebeneinander.  

Kampfansage an die nachkantische Moderne 

Aber Wissenssoziologie interessiert Ostritsch nicht. 

Historische Einordnung, Wirkungsgeschichte und 

Rezeption sind nicht sein Ding. Er ist Bannerträger im 

‚Team Thomas‘, das sich gegen eine entgleiste Moderne wendet und kämpft gegen 

Windmühlen, wenn er schreibt: 

„Die Moderne lebt von der großen Erzählung, keine große Erzählung mehr zu brauchen.“ 

Sebastian Ostritsch 

Serpentinen.  

Die Gottesbeweise  

des Thomas von Aquin 

nach dem Zeitalter  

der Aufklärung 

Matthes & Seitz Berlin Verlag, Berlin 

220 Seiten 

20 Euro  



 

2 

Das vorliegende Buch ist nicht nur eine anspruchsvolle und respektable Rekonstruktion der 

Gottesbeweise des Thomas von Aquin aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, es ist 

auch eine Kampfansage an die nachkantische Moderne. Sie befinde sich laut Ostritsch auf 

einem Irrweg. Der Verfasser fällt hinter die Standards der kantischen Aufklärung zurück, um 

eine Existenz Gottes nicht nur zu beweisen, sondern unsere Moderne als defizitär, sprich: 

gottlos, zu brandmarken. 

Soziologisch hat er recht. Früher war begründungspflichtig, wer nicht in die Kirche ging. 

Heute ist verdächtig und fällt auf, wer in die Kirche geht und seinen Glauben bezeugt. Mit 

seinem Buch will Ostritsch Gottes Existenz aber nicht nur als Sache der Vernunfterkenntnis 

verständlich machen, er verlangt auch, ihr Folge zu leisten, wenn sie als Einsicht 

unabweisbar ist. Hier liegt das Problem. Selbst, wenn man den anspruchsvollen, aber auch 

anfechtbaren Gottesbeweisen des Thomas folgt, muss das keine Verhaltensgefolgschaft 

nach sich ziehen. An Gottes Existenz zu glauben, heißt nicht zwingend, sich auch der 

gesamten Orthodoxie und Moraltheologie zu unterwerfen. Ostritsch nannte in DLF Kultur 

Schuldige: 

[O-Ton Sebastian Ostritsch] 

„Aus dem Siegeszug der Naturwissenschaften ist zum Teil wenigstens, eine schlechte 

Philosophie geworden, nämlich ein ‚Ismus‘, ein Naturalismus, der also sagt, es sind nur noch 

die Naturwissenschaften die eigentlichen Wissenschaften, die also ausschlaggebend dafür 

sind, was es überhaupt gibt und was nicht, was man erkennen kann bzw. nicht erkennen 

kann. Und das ist eine Verengung der menschlichen Wirklichkeit und dagegen würde ich 

tatsächlich argumentieren wollen, und dafür plädieren, dass man den Blick weitet. Und dann 

ist auch durchaus möglich die religiösen Phänomene wieder in den Blick zu bekommen als 

legitime Aspekte der Wirklichkeit.“ 

Rekapitulation der fünf Gottesbeweise des Hl. Thomas 

Was so harmlos daherkommt, fordert mehr. Nach Kant steht das selbstbestimmte Subjekt im 

Zentrum der Philosophie. Alle nachkantische Philosophie ist Philosophie der Freiheit; Freiheit 

von Fesseln der Fremdbestimmung, individuelle Freiheit. Das aber nennt Ostritsch das 

„kantianische Dogma“. Kant sei gewissermaßen am Tod Gottes mitschuldig, genauer daran, 

dass Gottes Existenz nicht zu erkennen ist. 

[O-Ton Sebastian Ostritsch] 

„Sehr viele Leute reagieren auf die Idee, dass man an Gott glaubt mit einer Geste der 

Überlegenheit, ja, wenn du das nötig hast, wir wissen doch alle seit der Aufklärung… wie 

auch immer, und dann kommen diese typischen Gemeinplätze, dass nur unvernünftige 

Menschen an Gott glauben usw., und das ist sehr verbreitet in der Gesellschaft, meiner 

persönlichen Wahrnehmung nach zumindest. Und ich selbst gehörte selber mal zu den 

Leuten, die so dachten, auch wenn es nicht atheistisch, sondern agnostisch war bei mir. 

Wenn man aber Gott, als intellektuell ernstzunehmende Instanz wieder etabliert im Diskurs, 

dann kann man sich nicht so leicht um die Gottesfrage drücken, also auch um die 

persönliche Gottesfrage. Das wäre der Sekundäreffekt, den ich mir als gläubiger Christ 

erhoffe. Als Philosoph muss ich mich aber auf den Abbau intellektueller Vorurteile 

beschränken.“ 



 

3 

Es spreche nicht nur nichts dagegen, sondern alles Sinnliche und Vernünftige spreche für 

die Existenz Gottes, so Ostritsch. 

[O-Ton Sebastian Ostritsch] 

„Thomas hat mich eben da sehr überzeugt, dass man beides hier haben kann, also die 

Vernunft, die Ratio und den Glauben.“ 

Der Verfasser rekapituliert ausführlich die fünf Gottesbeweise des Thomas vom 

„ursprünglichen Beweger“, von der „Ur-Ursache“, vom Ur-Seienden, vom höchsten Guten 

und der Teilhaftigkeit der Natur. In der Kausalitätsbegründung folgt er wesentlich Aristoteles. 

Die Kette der Kausalverhältnisse wird über die sinnlich erfassbare Wirklichkeit hinaus ins 

Übersinnliche verlängert. Der Einspruch Kants, wir können nur erkennen, was wir erkennen 

können, wird bei Ostritsch unter Rückgriff auf Thomas von Aquin unterlaufen.  

[O-Ton Sebastian Ostritsch] 

„Wenn wir in der Zeit zurückgehen, da könnten wir uns vielleicht eine unendliche Ursache- 

Wirkungskette denken, aber im Hier und Jetzt, da sich etwas ereignet, da muss es eher ein 

Letztes geben, eine letzte Ursache, die selber wieder keiner weiteren Ursache bedarf, also 

ganz wirklich ist, die gar kein Potential mehr hat, das sich irgendwie erst verwirklichen 

müsste, und das ist eben die erste Ursache, der erste unveränderliche Veränderer, oder 

eben Gott. Ja, und dieses ‚Das ist Gott!‘, damit spielt Thomas natürlich auch auf Aristoteles 

an, von dem er diesen Beweis zum größten Teil auch übernommen hat.“ 

Im Lichte der Offenbarung 

Ein einzigartig unveränderlich immaterielles, zeitlos vollkommen allmächtiges Wesen, müsse 

es geben. Damit aber ist das Individuum nicht einzig für sich, sondern allgemein, anderen 

unterordnungsfähig. Dieses vertikale Muster erlaubt überwundene Hierarchien. Ostritschs 

Begeisterung für die Gottesbeweise des Thomas speist sich nicht allein durch die 

Versöhnung von Glauben und Vernunft, sondern stellt alte Eindeutigkeiten wieder her. Er 

geht am Ende so weit zu sagen, ein „ungewisser Glaube, ist daher gar keiner“.  

Immanuel Kants sinnvolle Unterscheidung von Meinen, Glauben und Wissen nach dem Grad 

ihrer Verbindlichkeit und subjektiven wie objektiven Sicherung, missfällt Ostritsch. Den 

Rigorismus der kantischen Selbstbestimmung – sein geforderter „Ausgang aus 

selbstverschuldeter Unmündigkeit“ – löst er durch einen Rigorismus der göttlichen 

Fremdbestimmung und Glaubenszusage ab. 

„Im Gegensatz zur ‚aufgeklärten‘ Philosophie unserer Tage wandelte die mittelalterliche 

Philosophie im Glanze des doppelten Lichts von Offenbarungsglaube und Vernunft.“ 

Ostritsch liest Thomas fundamentalistisch und nicht liberal wie es etwa das Kölner Thomas-

Institut um den renommierten Aquin-Forscher Andreas Speer macht. Kein Wunder, dass der 

in den Literaturhinweisen nicht vorkommt. Thomas war in Köln Schüler des Albertus Magnus. 

In dieser Tradition wird um 1260 ein dominikanischer Reformer lesbar, der international und 

interdisziplinär dachte, der eine freiheits- und wissenschaftsfreundliche Lebenseinstellung 

forderte, für den Vernunft und Willensfreiheit Gottes Ebenbildlichkeit bezeugten. Wer das 

dem Menschen zutraut, muss ihm auch Autonomie und eine emanzipierte Lebensführung 

zutrauen. Wir sind, sollen und müssen demnach verantwortlich sein.  



 

4 

Weltliche Niederungen sind dem „Serpentinen“-Autor Ostritsch aber zu gottesfern. Der zu 

beweisende Gott gleiche einem Berg, den „wir auf verschiedenen Routen erklimmen können. 

Wobei jeder Pfad zum Gipfel uns nur eine bestimmte Seite des Berges offenbart“, schreibt 

er. Er will „intellektuelle Vorurteile gegen Gott abbauen.“ 

Ein Zeugnis des intellektuellen Rechtskonservatismus 

Nun zählen zur Wahrnehmung eines Werkes nicht nur die lesbaren Seiten eines Buches, 

sondern auch die Umgebungsgeräusche. Kurz, was wissen wir öffentlich über Thema und 

Autor jenseits der universitären Disziplin. Da ist einiges irritierend. Das fängt bei der 

gotischen Schrifttype für Titel und Kapitelüberschriften im Buch an, reicht über die 

eigenwilligen Einlassungen ihres Verfassers zu Themen wie Abtreibung, vorehelichem Sex, 

Synodalem Weg bis zur kürzlichen Ausladung des Philosophen durch aufgebrachte 

Studenten in München. 

„Nach intensiven Beratungen ist die Hochschulleitung zu der Einschätzung gelangt, dass 

unter den gegebenen Begleitumständen der intendierte akademische Diskurs über 

Gottesbeweise nicht mehr geleistet werden konnte, weil er von anderen Themen überlagert 

werden würde.“ 

Gottes Existenz an einer jesuitischen, bayrischen Hochschule nicht beweisen zu dürfen, hat 

schon was Absurdes. Für Süddeutsche Zeitung, WELT und ZEIT war das im November 

2025 ein klarer Fall von Cancel culture. Den intervenierenden Studierenden missfiel weniger 

der Philosoph als der zu rechtskatholischen Auffassungen neigende Autor, der auch in der 

Berliner Bibliothek des Konservatismus streitbare Vorträge über die „Ethik der Migration – 

vom moralischen Recht auf Begrenzung der Zuwanderung“ hielt. Damit macht er es Kritikern 

leicht, ihn zu einem Vertreter der Neuen Rechten zu zählen. Daran ändert auch nichts, dass 

der tätowierte Familienvater im Anzug mit Kurzhaarschnitt von sich sagt, früher „knalllinks“ 

gewesen zu sein. Ostritsch ist regelmäßiger Autor der (rechts-)katholischen Wochenzeitung 

„Die Tagespost“ und befeuert diesbezügliches Misstrauen. 

So ist das Buch über die Gottesbeweise naturgemäß mehr als nur eine stilistisch gut 

geschriebene Paraphrase über Thomas von Aquin, es ist ein Zeugnis für intellektuellen 

Rechtskonservatismus und Antimodernismus, der den Zumutungen der pluralen Gesellschaft 

die Stirn bietet. Ostritsch begreift sich als rasantes Mitglied im ‚Team Thomas‘, das den 

Ungläubigen im Wissen um Gott auf seiner Bergetappe davonfährt. Sein Buch ist klug, aber 

nicht weise. 


