
 

 

1 

Harro Zimmermann: „Fichte. Bürger einer freien Welt“ 

„Construiere den Begriff deiner Selbst“ 
Von Helmut Böttiger  

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 11.01.2026 

Johann Gottlieb Fichte gilt als erster radikaldemokratischer deutscher Philosoph. 

Gleichzeitig wurde er aber auch von Nationalisten vereinnahmt. Harro Zimmermann 

legt jetzt eine monumentale Studie über diesen widersprüchlichen deutschen 

Intellektuellen vor. 

Johann Gottlieb Fichte war im 19. Jahrhundert der Standardphilosoph des deutschen 

Bürgertums. Er wurde in einem Atemzug mit den größten Geistesheroen genannt, mit 

Schiller und Goethe, und an allen möglichen Orten richtete man unentwegt diverse Fichte-

Feiern aus. Heute ist er ein bisschen in den Hintergrund geraten. Vor allem sein preußisch-

berlinischer Professorenkollege Georg Wilhelm Hegel 

hat ihm erkennbar den Rang abgelaufen. Das sieht 

man schon daran, dass Wolf Biermann in seinem in 

den 1970er Jahren überaus stark rezipierten Lied über 

den Dorotheenstädischen Friedhof neben den 

Grabsteinen von Brecht und Johannes R. Becher 

natürlich auch den von Hegel würdigt, den nur wenige 

Meter davon entfernt liegenden Fichte aber mit keinem 

Wort erwähnt. Fichte hat immer polarisiert. Zu seinen 

Lebzeiten wurde ihm vorgeworfen, ein allzu radikaler 

Demokrat zu sein, ein Atheist und Umstürzler und 

Anhänger der französischen Revolution, der gegen 

den Ständestaat und die Herrschaft des Adels 

rebellierte. Bald avancierte er aber auch zum 

Philosophen einer stolzen deutschen Nation und lieferte einiges Material dafür, dass sich im 

20. Jahrhundert sogar die Nationalsozialisten vehement auf ihn berufen konnten. Es sind 

vermutlich diese widersprüchlichen Zuweisungen, die den Literaturwissenschaftler und 

Publizisten Harro Zimmermann jetzt bewogen haben, sich intensiv mit Fichte 

auseinanderzusetzen. Zimmermann ist ein Spezialist für die Phase der Spätaufklärung, und 

Fichte ist für ihn nur vor dem Hintergrund der Verunsicherungen und Erschütterungen seiner 

Epoche erklärbar.  

„Dieser ‚Ketzer einer ganz neuen Gattung‘, wie der Weimarer Herzog Carl August gesagt 

hat, macht die Deutschen erstmals mit der Erscheinung des kompromisslos kämpferischen 

Intellektuellen bekannt.“ 

In ärmlichen, pietistisch geprägten Verhältnissen geboren 

Harro Zimmermann  

Fichte. Bürger einer freien 

Welt 

Königshausen & Neumann 

673 Seiten 

49 Euro 



 

2 

Fichte, 1762 im sächsischen Rammenau geboren, wächst in eine unruhige, zerrissene Zeit 

hinein, in der sich unabhängig von der sozialen Schicht das Gefühl ausbreitet, den Boden 

unter den Füßen zu verlieren. Er wird in ärmlichen, pietistisch geprägten Verhältnissen 

geboren, als Sohn eines Bandwebers in der Oberlausitz. Fichte ist das älteste von acht 

Kindern, verbringt seine Jugend mit Hilfsarbeiten in der elterlichen Weberei und im 

Hausierhandel mit deren Produkten. Die Sonntagspredigten in der Rammenauer Kirche 

erweisen sich für ihn als sehr prägend, und der Autor referiert so etwas wie eine 

„Berufungsgeschichte“ Fichtes, die seinen Aufstieg zu höheren Bildungsweihen erklärt. 

Freiherr Ernst Haubold von Miltitz, Kaiserlicher Kammerherr und im nahen Wasserschloss 

Oberau wohnend, hat die Predigt verpasst:  

„Daraufhin sei ihm erklärt worden, es gebe im Dorf den kleinen Johann Gottlieb Fichte, der 

ein Gedächtnisgenie und in der Lage sei, die versäumte Predigt wortwörtlich wiederzugeben. 

Der Junge wird herbeigerufen und es sollte sich zeigen, dass er in der Tat die gewünschte 

Repetition der Glaubensbotschaft zu extemporieren versteht. Der Freiherr ist dermaßen 

erbaut von der Klugheit des Jungen, dass er beschließt, für seine künftige Bildung und 

Ausbildung zu sorgen.“  

Fichte durchläuft die berühmte fürstliche Bildungsanstalt von Schulpforta, und es ist 

bezeichnend, dass er hier ein Sonderfall, ein Außenseiter bleibt. Wegen seines ärmlichen 

Habitus wird er von seinen Mitschülern oft, wie er es ausdrückt, „entsetzlich ausgehöhnt“, 

und im Rückblick stellt er später selbst fest, dass ihm eine „gewisse Leichtigkeit“ 

abgegangen sei, er habe immer noch „bäurische Manieren“ besessen, und es habe ihm an 

einer „anständigen Freimütigkeit“ gefehlt, wie man sie in höheren Schichten ganz 

selbstverständlich an den Tag legte. Allerdings hält er weiter an seiner Vorliebe für das 

Predigen fest, er liebt das „Räsonnieren“, wie er es nennt, und dass er Theologie studiert, ist 

da ganz konsequent: sein Berufswunsch ist Pfarrer. Für seine Abschlussarbeit in Schulpforta 

wählt Fichte das Thema „Über den rechten Gebrauch der Regeln der Dichtkunst und 

Rhetorik“. Vieles von seiner Zukunft ist schon vorweggenommen, wenn er schreibt:  

„Wer richtig räsonniert, erfindet auch; und wer erfinden will, muss räsonnieren können.“ 

Wachsendes Bewusstsein für soziale Ungleichheit 

Durch seine rhetorischen Fähigkeiten versucht Fichte, die ungelenken Verhaltensweisen 

seiner Herkunft zu überdecken. In dieser Zeit verbinden sich die pietistischen Grundlagen, 

die in seiner Kindheit und Jugend gelegt wurden, mit einem wachsenden Bewusstsein für 

soziale Ungleichheit. In Frankreich bahnt sich gerade die bürgerliche Revolution an, die 

gesellschaftlichen Verhältnisse geraten ins Schlingern - und Fichte muss aus Geldnot, da 

kein auskömmliches Kirchenamt in Aussicht steht, die für freischwebende Geister damals 

typische Tätigkeit eines „Informators“, also Hofmeisters ausüben, ein Hauslehrer für Kinder 

höherer Familien. Nie bleibt er lange, oft eckt er an, sein cholerischer Charakter und sein 

Starrsinn werden fast immer moniert, und neben den diversen Informatorstellen beginnt er, 

als Kritiker und Übersetzer zu arbeiten. Um 1790 kommt es dann zu einem philosophisch-

moralischen Erweckungserlebnis: Er stößt auf die Schriften des Aufklärers Immanuel Kant. 



 

3 

Während für ihn bisher das „Schwärmertum“ äußerst positiv besetzt war und er ein 

unbegrenztes Vertrauen auf die Vorsehung Gottes hatte, ist er nun endlich, wie Harro 

Zimmermann unter Verwendung von Fichte-Zitaten zusammenfasst,  

„von der Idee einer ursprünglichen Freiheit des Menschenwillens überzeugt, zumal sich 

damit der individuelle Vernunftanspruch autonomisiert habe: Wie traurig die Grundsätze sind, 

die ich ehedem hatte. Fichte kommt jetzt in den Genuss einer veritablen Glückserfahrung - 

es übermannt ihn eine edlere Moral.“   

Die Entdeckung der Vernunft ist des Rätsels Lösung für Fichte. Auch die Religion entwickelt 

er jetzt zu einer „Vernunftreligion“. Plötzlich geht alles sehr schnell. Am 4. Juli 1791 besucht 

er den bewunderten Kant in Königsberg, schreibt, von ihm inspiriert, seinen „Versuch einer 

Critik aller Offenbarung“, und Kant findet den Königsberger Verleger Johann Friedrich 

Hartung für ihn. Der lässt den Text, darauf spekulierend, dass man hinter dem Verfasser 

Immanuel Kant selbst vermuten würde, anonym drucken. Die Rechnung geht auf: die 

einflussreiche „Jenaische Allgemeine Literaturzeitung“ feiert das Werk als eine neue 

Religionsschrift Kants. Spätestens jetzt sieht sich Kant genötigt, den Irrtum aufzuklären und 

den wahren Verfasser öffentlich zu nennen. Die Folgen sind erheblich:   

„Über Nacht wird der Informator Fichte nun zu einem berühmten philosophischen 

Schriftsteller.“  

Ausgiebige Materialsammlung 

Harro Zimmermann nennt sein Buch nicht „Biografie“. Überhaupt hat es keine 

Genrebezeichnung, die knapp 700 Seiten unter dem Titel „Fichte. Bürger einer freien Welt“ 

bestehen neben atmosphärischen Einsprengseln mit Bruchstücken von Fichtes Biografie vor 

allem aus philosophischen Erörterungen und langen Referaten einzelner Werke Fichtes. 

Diese gehen bis ins Detail und weisen auch in den erklärenden Ausführungen einen eher 

vertrackten Satzbau und Stil auf. Das Buch ist vor allem eine ausgiebige Materialsammlung, 

die anhand der chronologischen Entwicklung allerdings viele interessante Trouvaillen enthält 

und mit zum Teil verblüffenden Zitaten aufwartet. Auch wenn man sich gelegentlich 

Straffungen, Pointierungen und manchmal mehr Konzentration auf das Wesentliche 

gewünscht hätte, liest man dieses Buch mit Gewinn. Und wenn es darauf ankommt, kann der 

Autor durchaus anschaulich werden. So, wenn es um den wohl größten Tag in Fichtes 

Karriere geht, seine Antrittsvorlesung in Jena am 23. Mai 1794. Im Hörsaal befinden sich 

mehr als 500 Studenten, der Hausflur und der Hof sind voll, sie stehen auf Tischen und 

Bänken, und anwesend sind sämtliche Honoratioren, selbst Wilhelm von Humboldt und 

Friedrich Schiller. Fichte ist der Mann der Stunde, denn er hat nach seiner Kantschen 

„Offenbarung“ eine politische Schrift veröffentlicht, die puren Sprengstoff bietet: „Beitrag zur 

Berichtigung der Urteile des Publikums über die Französische Revolution“, eine wahre 

Revolutionshymne.    

„Mag Fichte beim ersten Anblick auch als ein Mann von gewöhnlicher Statur erscheinen - 

‚schwarz und klein‘ sei er, schreibt Wieland, und der Medizinprofessor Gruner spricht bald 

von kurzgeratener ‚dickstämmiger Ichheit‘ -, doch überlebensgroß erscheint der Nimbus des 



 

4 

„jacobinischen‘ Schriftstellers und angeblichen Kant-Intimus. Auf viele Zeitgenossen wirkt 

dieser 32-jährige Philosoph erratisch. Hier und dort wird er als kraftvoll, zornig und 

kampfeslustig beschrieben, sein Tonfall sei harsch, durch wenig Humanität gemildert und 

nahezu beleidigend, man attestiert ihm schneidige und herrische Züge. Ein kompakter, 

muskulöser Wuchs auf gekrümmten Beinen, ein narbiges Gesicht mit breiter Stirn zeichnen 

ihn aus, eine prägnant hervortretende Adlernase, dunkles, auf die Schultern fallendes 

Haupthaar, ein stechender glutvoller Blick unter ‚in wogenden Furchen sich vereinigenden 

Augenbrauen‘, die Stimme volltönend bis schrill und von raumgreifender, geschliffener 

Wortmacht, die ganze Person eine energiegeladene Ich-Performance.“ 

Diese „Ich-Performance“ verweist auf das zentrale Moment in Fichtes Philosophie. Denn was 

er in dieser Zeit erfindet, ist das „absolute Ich“. Der Großherzog Carl August von Sachsen-

Weimar hat in Tateinheit mit Goethe nicht von ungefähr diesen neuen philosophischen Star 

an seine Landesuniversität Jena geholt. Fichte soll ein neues Laboratorium der Moderne 

anfeuern, und er tut das, indem er den gerade im Schwange befindlichen „Sturm und Drang“ 

philosophisch auflädt. Das Ich ist für ihn die letztgültige Instanz aller Erkenntnis, und das ist 

im Angesicht Gottes und sämtlicher Standesfürsten erregend neu. Um 1800 zeigt sich eine 

grundlegende Krise: die fraglose Korrespondenz zwischen Sprache und Welt - bis dahin vom 

Schöpfungsgedanken überwölbt und gesichert - ist zerbrochen. Deshalb macht sich das 

reflektierende Subjekt bei Fichte nun selbst zum Objekt. Es bleibt ihm nur, sich selbst zu 

befragen und die Erkenntnis dadurch voranzutreiben.  

„Selbstsetzung des absoluten Ich“ 

„Construiere den Begriff deiner Selbst“, lautet der Fichtesche Imperativ, und Harro 

Zimmermann konstatiert: 

„Das Ich hat sich aus den Trümmern der alten Metaphysik erhoben und nun zeigt es sich als 

eine autonome Existenz, die im Bewusstsein ihrer Endlichkeit Aufgaben zu lösen hat, die 

unendlicher Kräfte bedürfen.“ 

Fichtes trifft mit seiner „Selbstsetzung des absoluten Ich“ in diesen Jahren einen Nerv. Die 

Frühromantiker wie Friedrich Schlegel erkennen Fichtes „freies Selbstdenken“ als 

Epochenzäsur und feiern Fichte als „Genie der Freiheit“. Es ist offenkundig, dass Fichte mit 

seinem Begriff vom Ich vor allem die Gelehrten anspricht, die durch ihre Vernunft eine 

Gelehrtenrepublik mit Leben erfüllen und alle bisherigen gesellschaftlichen Schranken hinter 

sich lassen sollen. Das Ergebnis wäre eine freie Bürgerrepublik, und damit konstruiert Fichte 

eine sehr eigene politische Spielart des deutschen Idealismus. Allerdings weckt sein sich 

ständig selbst vorantreibendes Vernunft-Ich als letzte Instanz auch Argwohn. Denn seine 

rhetorische Verve, seine apodiktische Ausstrahlung laden das von ihm prononcierte „Ich“ 

auch äußerst persönlich auf. Einigen der renommierten Zeitgenossen geht das entschieden 

zu weit. Jean Paul bezeichnet Fichte ironisch als „idealistischen Weltschöpfer“ und sieht in 

dessen Sittensystem eine „moderne Luftleerheit“. Heinrich Heine urteilt kühl:  

„Die Form der Fichteschen Schriften ist lebendig, aber sie hat auch alle Fehler des Lebens: 

sie ist unruhig und verwirrsam.“  



 

5 

Und der Theologe Friedrich Schleiermacher, der zum Gegenspieler Fichtes wird, sieht bei 

diesem nur die neue Mythologie eines „Gaukelpriesters“. In Jena, der von Goethe behutsam 

als aufklärerisch aufgebauten Universität, stößt der Hitzkopf Fichte neben begeisterter 

jakobinisch anmutender Zustimmung eines Teils seiner Studenten immer mehr auf 

Widerstand. Die Studenten sind nicht immer so wissbegierig, wie er es gern hätte, sie sind 

rauflustig und trinkfreudig und spalten sich in etliche verfeindete geheime Studentenorden 

auf. Diese sind Fichte ein Dorn im Auge. Als Rektor der Universität will er sie auflösen, doch 

der Unitisten-Orden widersetzt sich und wirft Fichte in der Neujahrsnacht 1795/96 die 

Fensterscheiben ein. Fichte verlässt darauf die Stadt und zieht für einige Monate ins 

benachbarte Oßmannstedt, wo er jenes Gut mietet, das Christoph Martin Wieland zwei Jahre 

später kaufen wird.  

„Für den Ironiker Goethe wird er jetzt zur ‚Oßmannstädtischen Majestät‘, der unlängst einige 

Nicht-Ichs auf unhöfliche Weise durch die Scheiben geflogen seien.“  

Es wird ungemütlich für Fichte in Jena. Auch der sogenannte Atheismusstreit, den Fichte wie 

gewohnt feuerköpfig ausficht, kostet ihm bei dem Herzog und bei Goethe etliche 

Sympathien. Wo man Fichte persönlich nicht so gut kennt, ist sein Ruhm jedoch 

ungebrochen. Seine Rettung liegt in Berlin, wo angesichts der gesellschaftlichen 

Bedrohungen durch die Französische Revolution ein Modernisierungsbedarf erkannt wird. 

Fichte hat Anhänger in der preußischen Verwaltung, und der König Friedrich Wilhelm III. gilt 

als kunstsinnig und vergleichsweise aufgeschlossen. Fichte soll Ideengeber einer zu 

gründenden preußischen Universität in Berlin werden. Die Stimmung in Berlin, das sich in 

dieser Zeit zu einer ernstzunehmenden europäischen Metropole mit vielfältigen 

Emanzipationsbestrebungen entwickelt, beschreibt Harro Zimmermann genauso differenziert 

wie die Brutstätte des Geistes in Weimar und Jena vorher. Vor dem Hintergrund der 

französischen Ereignisse und der Bedrohung durch Napoleon überzeugt Fichte in seinen 

öffentlichen Auftritten viele seiner Zuhörer durch seine mitreißende Rhetorik. Allerdings nicht 

alle:  

„Hegel spricht von Fichtes Synkretismus und von ‚steifsinniger Originalität‘, von einer 

lächerlichen Neigung zum Populären.“ 

Das „Deutsche“ als das gemeinschaftliche Ideal 

Immer wieder überarbeitet Fichte seine „Wissenschaftslehre“, in der er seinen 

philosophischen Ansatz zusehends verdichtet. Die preußischen Reformer Stein und 

Hardenberg fördern ihn, Berlin soll eine Anziehungskraft als wissenschaftliches Zentrum 

entfalten. Im Gefolge der napoleonischen Herausforderung kommt es bei Fichte dann zu 

einem deutlichen Paradigmenwechsel. Plötzlich entdeckt er das „Deutsche“ als das 

gemeinschaftliche Ideal, das es zu befördern gelte. Er meint damit keineswegs das 

Preußische, sondern zielt auf ein erst noch zu entwickelndes Empfinden für ein 

Gesamtdeutschland, ein Gebilde, das zu diesem Zeitpunkt höchstens als abstraktes 

Gedankenkonstrukt existiert. Im Zuge der demütigenden Niederlage bei Jena und Auerstedt 

1806 gegen Napoleon schreibt Fichte seine „Reden an die deutsche Nation“. Immer noch ist 



 

6 

er davon überzeugt, dass es um eine absolute Gleichheit in Staat und Gesellschaft gehen 

müsse, dass die Adelsprivilegien abgeschafft werden sollten. Aber eines weiß er natürlich 

auch: Kein Fürst wäre bereit, mit der bürgerlichen „Deutschheit“, wie Fichte es nennt, zu 

verschmelzen und seine Standesinteressen aufzugeben. Fichtes Konsequenz ist der Ausruf:  

„Also her einen Zwingherrn zur Deutschheit.“  

In seinem Diarium hält er fest:  

„Der Zwinger muss der gebildetste sein: welche alle für den gebildetsten halten müssen. 

Daher auch nur kann er seine Gewalt erhalten.“  

Im Kampf gegen die Fürstenwillkür 

Dass sein Konkurrent Schelling da von „verworrenen künstlichen Vorstellungen“ spricht, ist 

nachvollziehbar. Es gibt viele Studien darüber, wie während des Kriegs gegen Napoleon die 

preußischen Liberalisierungsbestrebungen in einem restaurativen Nationalismus aufgingen 

und nach dem Wiener Kongress 1815 spätabsolutistische Strukturen gestärkt wurden. Fichte 

bereitet das mit seiner Entdeckung von Heilkräften, die für ihn in den Tiefen der deutschen 

Nationalkultur lagern, durchaus mit vor - wenn auch wider Willen, da er seine idealistischen 

Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit immer aufrechtzuerhalten versucht. Er stirbt im 

Januar 1814, nicht ohne vorher als schon sehr kranker Mann zu Schanzarbeiten mit Hacke 

und Schaufel vor die Stadt gezogen zu sein, im sogenannten „Landsturm“ gegen Napoleon, 

zusammen mit vielen anderen Hochschullehrern. Harro Zimmermann legt bis zum Schluss 

Wert darauf, dass Fichte seine radikaldemokratischen Vorstellungen nie aufgegeben hat, 

dass die Berufung der Nationalsozialisten im 20. Jahrhundert auf seine Vorstellungen von 

Deutschheit und Ideenheroismus ein grundlegendes Missverständnis darstellten. Das ist 

sympathisch und hat etwas durchaus Redliches, aber Zimmermanns umfassende 

Darstellung, auch der kritischen Stimmen zu Fichte, führt paradoxerweise dazu, dass man 

weniger Fichte lesen möchte. Und viel neugieriger wird auf Jean Paul oder Heinrich Heine, 

die mit ihren hellsichtigen Analysen viel besser dastehen. Auch Goethe schneidet wie üblich 

gar nicht so schlecht ab. Fichtes Ich-Philosophie, die im Kampf gegen die Fürstenwillkür eine 

progressive bürgerliche Dimension hatte, birgt im übrigen einige Abgründe, die damals noch 

nicht erahnbar waren. Seine Absolutsetzung des Ich erscheint heute aktueller denn je - und 

zwar als warnendes Beispiel.   


