
 

 

1 

Steffen Martus: „Erzählte Welt. Eine Literaturgeschichte der Gegenwart“ 

Was Literatur über 

die Gesellschaft erzählt 
Von Wiebke Porombka 

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 08.02.2026 

Um Vollständigkeit geht es hier nicht. Stattdessen liefert die deutschsprachige 

Literatur seit 1989 bei Steffen Martus den Schlüssel zum Verständnis 

gesellschafspolitischer Entwicklungen und Mentalitätsverschiebungen. 

 

Als Nachschlagewerk taugt dieses Buch nicht. Aber das ist auch nicht die Intention von 

Steffen Martus. „Erzählte Welt“ erhebt nicht den Anspruch, ein auf Vollständigkeit angelegtes 

Kompendium zu sein, das eine minuziöse Übersicht über die vergangenen dreieinhalb 

Jahrzehnte deutschsprachiger Literatur gibt, wenngleich der Titel des gut 700 Seiten 

umfassenden – und das sei gleich zu Anfang gesagt: ungemein anschaulich geschriebenen 

und unterhaltsam zu lesenden – Bandes dies vermuten ließe: „Eine Literaturgeschichte der 

Gegenwart, 1989 bis heute“ lautetet er. Stattdessen wählt Steffen Martus in „Erzählte Welt“ 

einen anderen Blickwinkel:  

„Im Zentrum stehen exemplarische Szenen, Debatten, 

thematische und formale Konjunkturen. Daraus hat 

sich ein Bild ergeben, das die jüngere deutsche 

Geschichte aus der Perspektive von Romanen und 

Erzählungen zeigt und aus dem Blickwinkel all jener 

Akteure, Medien und Institutionen, ohne die es diese 

Literatur nicht gäbe.“ 

Am Beispiel der Literaturgeschichte wird hier (also) 

jüngere Gesellschaftsgeschichte erzählt. Diese 

Herangehensweise könnte, beharrt man auf dem 

ästhetischen Eigenwert der Literatur, zunächst einmal 

als Verengung erscheinen. Steffen Martus spricht der 

Literatur aber nicht eine bloße Spiegelfunktion zu – sie 

bilde das gesellschaftspolitische Geschehen also nicht 

nur ab und kommentiere es, wie der Journalismus, 

vielmehr werde Literatur zu Gegenwartsliteratur 

„nicht allein durch relevante Themen. Und sie besteht nicht nur aus Texten. Es gäbe sie nicht 

ohne eine Gesellschaft, die erzählte Welten auf eine bestimmte Weise achtet und 

wertschätzt, die die Bildungsvoraussetzungen für ihre Lektüre zur Verfügung stellt und in der 

politische, rechtliche oder ökonomische Grundlagen dafür vorhanden sind, sich Zeit für 

Literatur zu nehmen. Umgekehrt gäbe es diese Gesellschaft nicht ohne literarische Texte, 

Steffen Martus 

Eine Literaturgeschichte 

der Gegenwart,  

von 1989 bis heute 

Rowohlt Berlin Verlag, Berlin 

704 Seiten 

34 Euro 



 

2 

die Bildungsvorstellungen inspirieren, die politische Vorstellungskraft beflügeln und vielfältige 

Angebote unterbreiten, Geld und Aufmerksamkeit zu investieren oder zu verdienen.“ 

Die Rolle als Seismograph oder als Gesellschaft im Kleinen, die der Literatur von Steffen 

Martus jedenfalls versuchsweise zugeschrieben wird, sollte man nicht unterschätzen, wird 

die Literatur damit doch zum Symptom, an dessen Gestalt und Rezeption sich der Zustand 

der Gesellschaft insgesamt ablesen lässt. Insofern kann man diesen Band auch als 

soziologischen Essay verstehen, der die Literatur zu seinem Gegenstand macht.  

Keine Verlustbilanzierung 

Den Auftakt von „Erzählte Welt“ bilden der historischen Logik folgend die Ereignisse von 

1989 und der Folgejahre.  

„Wenn man den Anfang vom Ende einer Phase der Literaturgeschichte erzählen will, die – 

sehr grob formuliert – das bürgerliche Zeitalter begleitet hat, dann ist der November 1989 ein 

guter Zeitpunkt. Weder geht es dabei um eine Erfolgsgeschichte noch um eine Geschichte 

des Niedergangs, sondern um eine des Wandels, in der Gewinne und Verluste untrennbar 

zusammengehören. Die zentralen Verse von Volker Brauns Gedicht DAS EIGENTUM 

brachten nicht nur die Wendestimmung der Jahre 1989/90 unvergleichlich genau auf den 

Punkt, sondern haben sich als geradezu prophetisch erwiesen – für den Osten wie für den 

Westen: ,was ich niemals besaß wird mir entrissen. / was ich nicht lebte, werd ich ewig 

missen.‘“ 

Fraglos könnte man darüber streiten, ob es nicht doch zunächst einmal die Bilanzierung 

eines Verlusts ist, die Steffen Martus vornimmt oder auch vornehmen muss: etwa die in den 

vergangenen Jahren immer wieder aufgerufene Ablösung, vielmehr Absetzung nicht nur 

bestimmter intellektueller Stimmen wie Günter Grass, Martin Walser oder Christa Wolf, 

sondern die weitgehende Abschaffung der Figur des öffentlichen Intellektuellen überhaupt. 

Maßgeblich betrieben wurde dieser Prozess vom westdeutschen Feuilleton, das Steffen 

Martus zufolge dem drohenden eigenen Bedeutungsschwund durch marktschreierische 

Debatten zu begegnen versuchte, wesentlich lanciert vom damaligen Feuilleton-Chef der 

Frankfurter Allgemeinen Zeitung, Frank Schirrmacher, – ein unfreiwilliger Schwanengesang. 

Mit voller Wucht betrieben im Fall des so annoncierten deutsch-deutschen Literaturstreits um 

Christa Wolf, zulasten einer der wesentlichen Schriftstellerinnen nicht nur der DDR, die bis 

1989 auch von denjenigen wertgeschätzt wurde, die sie nun diskreditierten.  

Steffen Martus aber spricht hier eben nicht von einem Niedergang, sondern von einem 

dreifachen mentalitätsgeschichtlichen Wandel, der sich nach 1989 vollziehe und der auch in 

der Literatur und deren Rezeption seinen Niederschlag finde: ein Wandel der Autoritäten, ein 

Wandel der Anspruchs- und Bedürfnisselbstverständlichkeiten und ein Wandel des 

Grenzregimes zwischen gesellschaftlichen Zonen. Martus erläutert diesen dreifachen 

Umschwung wie folgt:  

„Erstens: Seit dem Mauerfall, also mit dem Ende der DDR und der ,alten‘ BRD, hat sich die 

Auffassung davon, wer naturgemäß das Sagen hat, grundlegend verändert. Dies haben die 

literarischen Autoritäten wie viele andere auch zu spüren bekommen. Eng verbunden mit 

dieser Umwuchtung im Autoritätsgefüge der Gesellschaft haben sich – zweitens – die 

Anspruchs- und Bedürfnisselbstverständlichkeiten verschoben, mit der Menschen in ihre 



 

3 

soziale Umgebung blicken, also die Wünsche, Ängste und Empfindlichkeiten, mit denen wir 

der Welt begegnen. In immer mehr Situationen darf so etwa erwartet werden, dass nicht das 

Publikum dem Buch, sondern das Buch den Leserinnen und Lesern entgegenkommt. Dies 

ist nur ein Beispiel für eine Bringschuld, die auch die Konten von Politik, Wirtschaft, 

Wissenschaft, Bildung oder Religion schwer belastet und häufig ruiniert. Damit hängt – 

drittens – ein verändertes Grenzregime zwischen gesellschaftlichen Zonen zusammen, um 

deren Trennung die Moderne etwa zweihundert Jahre lang gerungen hat: zwischen sozialen 

Feldern (zum Beispiel Kunst / Wirtschaft) und gesellschaftlichen Sphären (zum Beispiel 

privat / öffentlich), zwischen Rollen (zum Beispiel Autor / Leser), Medien (zum Beispiel 

analog / digital), Zugehörigkeiten (zum Beispiel inländisch / ausländisch), politischen 

Richtungen (zum Beispiel rechts / links), Lebenszeitordnungen (zum Beispiel jung / alt) oder 

Geschlechtern (zum Beispiel männlich / weiblich).“ 

Neben diesen grundsätzlichen Beobachtungen sind es immer wieder prägnante und 

sprechende Szenen, die Steffen Martus in Erinnerung ruft und anhand derer die 

grundlegenden Veränderungen auch des Literaturbetriebs und der breiteren 

Literaturrezeption deutlich werden.  

Veränderte Einfallswinkel 

Aufschlussreich etwa erscheint eine Szene aus dem TV-Format „Literatur im Foyer“ aus dem 

Jahr 2005. In der Sendung wurde unter anderem über den jüngsten Roman des 1940 

geborenen Uwe Timm diskutiert – der als eine der etablierten literarischen und intellektuellen 

Stimmen mit „Der Freund und der Fremde“ der 68er-Ikone Benno Ohnesorg ein Denkmal 

gesetzt hatte, in dem er – emphatisch und nicht ohne Sentimentalität – die Geschichte eines 

Bildungsaufsteigers erzählte, dem Literatur, Musik und Kunst zur Befreiung von der 

Vätergeneration geworden sind. 

Zu Gast in der Sendung war unter anderem die Feuilletonredakteurin Julia Encke, Jahrgang 

1971, in deren Reaktion auf Timms Roman Steffen Martus eine grundsätzliche Verschiebung 

von Blickwinkeln und Erfahrungshintergründen erkennt, die in der gesellschaftlichen 

Dynamik zusehends Oberhand gewonnen hatte. Den folgenden Ironie-Befund Enckes 

markiert Martus dabei deshalb nicht explizit als Fehllektüre, vielmehr als Beleg jener 

Verschiebung. Was man ja auch nicht vergessen dürfe, so Encke, sei 

„(…) dass das auch ein ironisches Buch ist an vielen Stellen. Es gibt so einen ironischen und 

auch verschmitzten Ton.‘ Besonders auffällig zeigte dies für Encke das an das 

Braunschweiger Kolleg gerichtete Bewerbungsschreiben Ohnesorgs, wo er die 

Hochschulreife erringen wollte: ‚Das ist natürlich unglaublich prätentiös und selbstgewiss und 

bildungsbeflissen, und da muss man natürlich irgendwo auch sehr, sehr lachen.‘“ 

Strukturell verwandt mit Enckes Lesart von Timms Roman sind die veränderten 

Einfallswinkel, mit denen unter anderem die Vertreter der Popliteratur der 90er- und 

Nullerjahre auf das überlieferte kulturelle Selbstverständnis schauen, ebenso wie auf das 

Verhältnis von Kunst und Markt. Steffen Martus konstatiert, zunächst einmal die Rezeption 

betreffend, eine Umkehr der „Beweislast“ und zitiert hier seinen Kollegen, den 

Literaturwissenschaftler Jörg Döring:  



 

4 

„Nicht das ‚Niedrige‘ muss vor dem Tribunal der Hochkultur in die Knie gehen und sich 

rechtfertigen, sondern die Hochkultur muss legitimieren, warum sie besonders wichtig auch 

dann sein soll, wenn sich nur sehr wenige für sie interessieren. Sowohl der 

Qualitätsanspruch kultureller Objekte als auch das exklusive Urteil der Kenner und Experten 

können infolgedessen nicht mehr wie selbstverständlich Geltung beanspruchen. Stattdessen 

gibt die Beachtung durch viele, die durch Umfragen, Charts, Bestsellerlisten und diverse 

andere Formen von Ranking dokumentiert und ihrerseits der Beachtung empfohlen wird, 

zunehmend unhinterfragt den Ton an. Diese Entwicklungen liberalisieren und 

demokratisieren die Kultur. Das Populäre unterhält aber zugleich enge Beziehungen zum 

Konsum, der traditionell unter dem Verdacht steht, der ökonomischen Manipulation Tür und 

Tor zu öffnen.“  

Demokratisierung bedeutet also auch Ökonomisierung und, mit Blick auf die Popliteraten, die 

forciert vorgetragene Reklamation, dass ihren bewusst an aktuellen Moden 

entlanggeschriebenen Texten der Rang ernsthafter Literatur zukomme. Man könnte vielleicht 

sagen: die Überflussgesellschaft der 90er Jahre findet im Zelebrieren von Konsum und 

Oberflächenphänomenen, wie es die Popliteratur vollzieht, ihren ästhetischen 

Kulminationspunkt. 

Geschmacksurteile und Populismus 

Bemerkenswert ist, dass Steffen Martus rückblickend hier bereits einen politischen 

Unterstrom literarisch erfasst sieht, bewusst oder unbewusst, der sich in unserer 

unmittelbaren Gegenwart an der gesellschaftlichen Oberfläche Bahn gebrochen hat. 

Exemplarisch zitiert Martus eine Rezension Gustav Seibts zu Christian Krachts Roman 

„Faserland“ aus dem Jahr 1995, in dem mit ostentativer Offenheit Ressentiments gegen das 

vermeintlich Hässliche oder Unangemessene artikuliert werden. Im Rahmen des Romans 

und der mäandernden Sehnsüchte des Helden erkennt Seibt darin nichts Verwerfliches.   

„Was aber, wenn solchen Leuten ‚plötzlich ein Sinn einleuchtet‘? Wenn sie also eine Agenda 

und ein Ziel verfolgen und wenn dabei das Ich- Befinden, das eigene Wohl- und Unwohlsein 

den Ausschlag gibt? Wenn sich Kollektive auf diese Weise in ihren 

Geschmacksentscheidungen einrichten und die Welt nach Maßgabe von Zeichen sortieren, 

die von Verhalten, Körpersprache, Tonlage oder Kleidungsstil ausgehen und so 

unterschwellig und zugleich so direkt wirken, dass sie von expliziten Argumenten oder 

konkreten Maßnahmen nicht irritiert werden? Wenn es um Überzeugungen geht, die im 

gesamten Habitus einer Person verankert sind und die umgekehrt auf das Wirkungsbild des 

Gegenüber reagieren, um zu entscheiden, ob es sich um eine Person meinesgleichen 

handelt, der man beipflichten kann, oder um einen Vertreter der anderen, die gar nicht recht 

haben können?“ 

Seibt erkennt also eine gefährliche Anfälligkeit für Populismus und Ideologie, die umso 

akuter wird, je stärker Menschen von Geschmacksurteilen und entsprechend weniger von 

inhaltlichen Entscheidungen geleitet werden. 

Die Leitplanken, mithilfe derer Steffen Martus seine Beobachtungen im Weiteren rahmt, 

ergeben sich zum einen aus den historischen und politischen Zäsuren und Krisen: 9/11, die 

Finanzkrise von 2008. Zum anderen aus den strukturellen Verschiebungen des Buchmarktes 



 

5 

und des medialen Wandels, die natürlich wiederum eingebettet sind in grundlegende 

ökonomische Prozesse. Einzelne Schriftstellerinnen oder Schriftsteller werden in „Erzählte 

Welt“ vor allem dann ausführlicher betrachtet, wenn ihr Schreiben oder Agieren im 

Literaturbetrieb als Exemplarisches, Prototypisches befragt werden kann. 

Ausführlich blickt Steffen Martus etwa auf die Erfolgsschriftsteller Daniel Kehlmann oder Juli 

Zeh. Die Popularität letzterer und ihr gleichzeitiges Image als politisch engagierte Autorin 

erklärt er damit, dass sie eine ähnliche Distanz zu Autoren der Gruppe 47 habe wie zu jenen, 

die politische Zumutungen ignorieren.  

Verknappt gefasst: Juli Zeh stehe für eine Form des politischen Engagements dem die 

Ausdifferenzierung individueller Bedürfnisse nicht als Widerspruch erscheint. Mit Georg Klein 

oder Reinhard Jirgl schaut Martus zudem immerhin kursorisch auf Schriftsteller, deren 

Ästhetiken sich auf prägnante Weise den größeren, den symptomatischen Linien entziehen.  

Der Einfluss von Crossreading und Selfpublishing 

Im Falle Georg Kleins interessanterweise gerade durch das vermeintliche Gegenteil: 

dadurch, dass er ästhetisch auf die zunehmende Ökonomisierung der Kultur und die 

Medialisierung der Verhältnisse reagiert, die aktuellen Verhältnisse dabei bis zur 

Kenntlichkeit verzerrt und, so Martus, mit Romanen wie „Libidissi“, „Barbar Rosa“ oder „Die 

Sonne scheint uns“ Genreliteratur schreibt, ohne Genreliteratur zu schreiben, wofür Martus 

ihm eine erstaunliche „Abweichungsgenialität“ attestiert.  

„Klein bot damit schon sehr früh die literarisch anspruchsvolle Antwort auf eine Tendenz, die 

der amerikanische Literaturkritiker Mark McGurl in seinen Überlegungen zum Roman ‚im 

Zeitalter von Amazon‘ auf den Begriff der ‚Genrefizierung‘ gebracht und vor allem der 

Digitalisierung angelastet hat: Der ständig wachsende Publikumserfolg von Krimis, 

Liebesromanen, Fantasy und anderen Genres führe auf lange Sicht dazu, dass 

genreunspezifische Bücher, die für die Auffassung von Literatur lange Zeit ausschlaggebend 

waren, an den Rand rückten, während die Peripherie zunehmend die Regie im literarischen 

Feld übernahm.“ 

Reinhard Jirgl, den Martus am „avantgardistischen Ende des literarischen Felds“ verortet, ist 

in anderer Hinsicht ein Solitär in der deutschsprachigen Literaturlandschaft: 1953 in Ost-

Berlin geboren, schrieb Jirgl in der DDR, ohne seine Manuskripte zu veröffentlichen. In den 

90er-Jahren erschienen dann gleich eine ganze Reihe Romane Jirgls, für die der Autor mit 

zahlreichen Literaturpreisen, unter anderem 2010 mit dem Georg-Büchner-Preis bedacht 

wurde. Im Jahr 2017 zog sich Reinhard Jirgl kategorisch wieder aus der literarischen 

Öffentlichkeit zurück: bestreitet seither weder Lesungen noch andere öffentliche Auftritte, alle 

neu entstehenden Texte bleiben in Privatbesitz – salopp gesagt: wieder in der 

sprichwörtlichen Schublade. 

„Kompromisslos zeigte sich Jirgl nicht nur in dieser rigorosen Ausübung von Werkherrschaft, 

sondern auch in seiner gnadenlosen Zivilisationskritik und formal in einer typographisch und 

orthographisch eigenwilligen Sprache.“ 

Ästhetisch interessiert das Werk Jirgls Steffen Martus vor allem auch deshalb, weil er es als 

konsequente Umsetzung der Idee eines postheroischen Erzählens versteht, wie Martus es 



 

6 

als Gegenfigur zum heroischen Erzählen nicht allein aus der Literaturgeschichte, sondern 

auch aus der Geschichtsschreibung nach 1989 extrapoliert. Notdürftig verkürzt: Folgen 

historische Entwicklungen auf einzelne Handlungen bzw. Handlungen Einzelner, oder 

formiert sich historische Entwicklung durch die Parallelität auch kontingenter Aktionen?  

Im Verlaufe von „Erzählte Welt“ verschiebt sich die Perspektive von Martus dann zusehends: 

Nicht mehr politische Zäsuren oder thematische oder ästhetische Verdichtungen stehen im 

Zentrum seiner Beobachtungen, auch nicht mehr der Dualismus von heroischem und 

postheroischem Erzählen leitet seinen Blick, sondern der strukturelle Wandel des 

Buchmarkts nach ökonomischen Logiken – eine Entwicklung, die natürlich wiederum auch 

mit den gesamtgesellschaftlichen korrespondiert. Wie Crossreading, also das Lesen von 

Büchern aus einem jüngerem Publikumssegment, im Zuge und in der Nachfolge von Harry 

Potters Welterfolg zu einem einschneidenden Faktor auf dem Markt wird und wie das 

Phänomen wiederum mit zeitspezifischen Lebensentwürfen und potenziell unsicheren 

Lebensumständen oder unfertigen Lebenshaltungen zusammenhängt, macht Martus ebenso 

anschaulich wie die Prinzipien, nach denen Selfpublishing zum Erfolgsmodell wird.  

Das utopische Potential der Sprache 

Wenn Martus‘ Studie also auf die schier endlosen Signierschlangen an den New Adult-

Ständen der Frankfurter Buchmesse im Jahr 2024 hinausläuft, dann wird vermutlich 

reflexhaft der eine oder andere Leser reklamieren, dass hier weder die – ja schon eingangs 

von Steffen Martus verweigerte – Verlusterzählung aufgemacht wird, noch dass 

avancierteren, anspruchsvolleren und selbstverständlich immer noch existierenden 

Ästhetiken stattdessen mehr Raum in dieser Studie eingeräumt wird. Aber noch einmal: 

„Erzählte Welt“ ist kein Pamphlet, das für das literarisch Bewahrenswerte in die Bresche 

springt. In diesem Band geht es erst einmal – nur – darum, gesellschaftliche Symptome und 

Phänomene herauszuarbeiten anhand des Beobachtungsgegenstands Literatur.  

Allerdings: Auch wenn es über weite Strecke so klingen mag, als ob Steffen Martus Literatur 

– neben dem ästhetischen – vornehmlich aus soziologischem Interesse betrachtet, dann sei 

immerhin noch angefügt, dass der Rahmen, den er seiner Studie gibt, auch von einem 

emphatischen Blick, womöglich sogar für einen gewissen Glauben an ein utopisches 

Potenzial von Literatur, von Sprache überhaupt zeugt, mit Blick auf die Rezeption des 

Romans „Blutbuch“ von Kim de L’Horizon etwa. Hier seien in weiten Teilen der Rezeption, so 

Martus, all die aufgeladenen, zuweilen mit vor Wut geblähten Nasenflügeln geführten 

Debatten über eine vermeintliche politisch- und gendergerechte Sprache dem Versuch und 

guten Willen zum Verständnis gewichen. Wenn das das Vermögen der Literatur ist, kann der 

Appell zum Lesen also gar nicht vernehmlich genug sein. Das gilt auch für dieses Buch. 


