
 

 

1 

Manfred Pfister: „Englische Renaissance. Shakespeare & Company“ 

Ad Fontes 
Von Hans von Trotha 

Deutschlandfunk, Büchermarkt, 05.01.2025 

In einem fundierten, prachtvoll ausgestatteten Folianten feiern der Galiani Verlag und 

der Anglist Manfred Pfister den Beginn der Neuzeit in Gestalt der englischen 

Renaissance. Entstanden ist ein Feuerwerk von „Modernisierungsschüben“, 

Wiederbegegnungen und Überraschungen in Wort und Bild.  Ein intellektuelles und 

sinnliches Erlebnis. Ein Standardwerk. 

Ad fontes, Zu den Quellen. – Das war ein zentrales Motto des kulturellen Umbruchs, den die 

Geistesgeschichtsschreibung später als „Renaissance“ zusammengefasst hat. 1511 schrieb 

Erasmus von Rotterdam, man müsse vor allem „zu den Quellen selbst eilen, das heißt zu 

den Griechen und den Alten überhaupt.“ 

Indem Männer und zunehmend auch Frauen das taten 

– sei es ob auf dem Feld der Philosophie, der 

Literatur, der bildenden Künste, des Theaters oder der 

Architektur – wurde ihre Zeit selbst zum Quellgebiet, 

die Renaissance zum Anfang einer neuen Zeit, die 

heute als Neuzeit firmiert. Der Umschwung vollzog 

sich, von Italien ausgehend, mit unterschiedlicher 

Verzögerung in allen europäischen Ländern. Aufgrund 

der geographischen Entfernung von Italien und der 

Insellage war England später dran als etwa 

Deutschland oder Frankreich. Wie nachhaltig dieser 

leicht verzögerte Import einer Weltanschauung die 

britische Kultur revolutioniert hat und wie das konkret 

vonstatten ging – das zeigt Manfred Pfisters prachtvoll 

ausgestatteter, reich illustrierter großformatiger Foliant 

zur englischen Renaissance eindrucksvoll, umfassend, 

sinnlich, bereichernd und unterhaltsam. 

„Shakespeare & Company“ 

Als Vorbild für dieses bescheiden als „Lesebuch“ firmierende Kompendium diente Tobias 

Roths 2020 ebenfalls im Galiani Verlag erschienener Band „Die Welt der Renaissance“, der 

sich den Ursprüngen dieses Umbruchs in Italien widmet. Die konzeptionelle Idee steckt in 

der Alternative, die das Titelblatt für die Funktion des Herausgebers formuliert:  

„ausgewählt, erläutert und mit gelegentlicher Übernahme von Freundesgaben übersetzt von 

Manfred Pfister“ 

Manfred Pfister 

Englische Renaissance. 

Shakespeare & Company 

480 Seiten 

Galiani Verlag 2025 

98 Euro 



 

2 

Das bedeutet: Der renommierte Anglist hat nicht nur die Quellen gesichtet, sortiert, 

ausgewählt, gekürzt sowie für uns arrangiert und interpretiert, er hat sie zum großen Teil 

auch übersetzt, viele für diese Ausgabe. „Shakepeare & Company“ lautet der Untertitel in 

Anspielung an die legendäre Pariser Buchhandlung, aber natürlich auch, um die nachhaltig 

prägendste Figur der Epoche in England als Zugpferd einzuspannen, um die es im Verlauf 

der fast 500 großformatigen Seiten immer wieder geht.  

Anders als Tobias Roth in seinem Folianten zur Italienischen Renaissance geht Manfred 

Pfister nicht chronologisch vor, obwohl das lange Usus war: 

„(Die Anglistik) behalf sich zur Benennung dieses Zeitraums lieber mit der bloßen 

kalendarischen Zählung (sechzehntes und siebzehntes Jahrhundert), dynastischer 

Gliederung (Tudor und Stuart, elisabethanisch und jakobinisch), mit Gruppierungen um 

Zentralfiguren (Shakespeare und Milton), mit politischen Phasen (von der Reformation zu 

Bürgerkrieg, Republik und Restauration) oder aber durch die Markierung des 

Epochenanfangs durch einen prägnanten Schlüsselmoment wie die Stiftung des ersten 

englischen Griechisch-Lehrstuhls … durch Heinrich VIII. in Cambridge 1540´“ 

Anders also nun bei Pfister: Er sortiert Texte, Auszüge und Illustrationen thematisch, um eine 

regelrechte Explosion von „Modernisierungsschüben" zu dokumentieren – einer der 

Lieblingsbegriffe des Herausgebers, der die Dynamik dessen, was sich da vor unseren 

lesenden und schauenden Augen zur Renaissance fügt, schlagend trifft. 

Grundstürzende Veränderungen 

Es ist für uns kaum vorstellbar, wie grundstürzend sich damals praktisch alles geändert hat – 

in der subjektiven Wahrnehmung derer, die es erlebten, aber auch objektiv in einer neuen 

Erfassung der Welt. Dieses Kompendium und sein Verfahren der thematisch strukturierten 

Quellencollage bietet die wohl gründlichstmögliche Annäherung an diesen Vorgang und 

seine Dynamik diesseits eines wissenschaftlichen Studiums, zumal es nicht nur von 

sinnlichen Erlebnissen berichtet, sondern selbst eines bietet. Dabei bleibt es jederzeit 

niedrigschwellig zugänglich. Da finden sich kanonische Texte wie die von Shakespeare, Ben 

Johnson oder John Donne neben Reiseberichten, Predigten, einem Handbuch für 

Hebammen oder auch einem Gedicht, das die Erfindung des Wasserklosetts feiert. 

Renaissance war überall. Texte und Bilder bekommen in ihrer geschickt inszenierten 

Umgebung einen Kontext, der sie einerseits entzaubert, indem er ihre Zeitgenossenschaft 

herausstellt, sie aber gleichzeitig in ihrer zeitlos kulturhistorischen Bedeutung als prägende 

Momente eines Aufbruchs hervorhebt, wie etwa Edmund Spensers „The Fairy Queen“, 

Robert Burtons „Anatomie der Melancholie“ oder John Miltons „Areopagita“, ein Meilenstein 

in der Geschichte der Pressefreiheit. 

Pfister sortiert die englische Renaissance für uns in 27 von ihm sogenannte „Themenfelder“. 

Die kurzen, kenntnisgesättigten, scheinbar mit leichter Hand erzählten Einführungstexte 

ergeben, hintereinander gelesen, einen prägnant zusammenfassenden Essay über die 

Englische Renaissance, dessen Beobachtungen die ausgewählten Textauszüge und 

Illustrationen beglaubigen. Dieses Verfahren kann nur anwenden, wer wirklich den Überblick 

hat und pointiert schreiben kann. Uns erlaubt es ganz unterschiedliche Arten des Umgangs 

mit dem Buch: Es lässt sich als Einführung lesen oder wie ein Nachschlagewerk auf 



 

3 

bestimmte Begriffe, Phänomene, Namen oder Werke hin befragen (wobei ein thematisch 

strukturiertes Register hilft); man kann es nach Kapiteln studieren oder einfach darin 

schmökern. Finden wird man immer etwas. Die Umgebung, die das Buch im Ablauf und in 

der Gestaltung jeweils herstellt, hilft bei der Orientierung und stellt Bezüge her. Wir 

profitieren von der Tiefenkenntnis, aber, der Aspekt ist nicht zu unterschätzen, auch von der 

Gelassenheit eines Alterswerks. 

Manfred Pfister beginnt mit historischen Texten zur nationalen Identität Englands und 

Britanniens. Die Herausbildung dieser Identität mündet im Verbund mit der neuen 

humanistischen Gelehrsamkeit in große Übersetzungsprojekte. Dreizehnmal wird allein 

Vergils „Aeneis“ ins Englische übertragen. In Übersetzungen eignet sich eine Kultur 

kanonische Texte einer anderen an – so wie Shakespeare, Milton oder Laurence Sterne im 

späten 18. Jahrhundert gewissermaßen zu ‚deutschen Autoren‘ werden sollten, zum 

unverzichtbaren Bestandteil nicht nur der Kultur, aus der, sondern auch in die sie übersetzt 

wurden. Grundzüge der englischen Sprache, wie wir sie kennen, bilden sich heraus. Eine 

Nationalliteratur entsteht, mit ihr eine elaborierte Buch- und Editionskultur: 

„Auf dem Weg zu nationalliterarischer Größe bedarf es nicht nur kritischer und panegyrischer 

Begleitung, sondern auch monumentaler Ausgaben der Werke, durch die neuere Autoren zu 

nationalen Klassikern kanonisiert werden.“ 

Lodernde Welt 

Umbrüche, wohin man schaut, im Innern aber auch jenseits bislang unhinterfragter Grenzen: 

Intern mündet die Reformation in die Gründung einer eigenen, der Anglikanischen Kirche. 

Gleichzeitig wird die Grand Tour erfunden, eine neue „Kunst des Reisens“, vor allem nach 

Italien, aber auch sehr viel weiter: Fern im Westen werden neue Welten entdeckt. Und noch 

weiter, zumindest in der Fantasie, im Entwerfen „Alternativer Welten“ jenseits der Welt, die 

gerade ins Wanken gerät. Deren bis heute berühmteste ist das für die Idee wie für die ihr 

folgenden Genres namengebende Utopia von Thomas Morus. 

In vielen Bereichen erweisen sich Frauen in ihren Beiträgen als besonders originell. So auch 

bei der Etablierung utopischer Genres. Margaret Lucas Cavendish, eine Dame der 

Oberschicht, Jahrgang 1623, hat nicht nur Gedichte hinterlassen, sondern – ganz Frau der 

Renaissance – auch wissenschaftliche Entwürfe und eine Wissenschaftsutopie mit dem Titel: 

„Beschreibung einer neuen Welt, genannt die lodernde Welt“. The Blazing World, erschienen 

1666, gilt als Vorläufer dessen, was wir science fiction nennen. 

Frauenbildern und der Rolle der Frau in der damaligen Kultur ist ein eigenes Themenfeld 

gewidmet. Da wird das erste englischsprachige Buch zitiert, das Form und Funktionsweise 

der weiblichen Geschlechtsorgane beschreibt; verfasst hat es eine Hebamme. Und es wird 

deutlich, dass wir unsere Vorstellungen davon, welche Vorstellungen über Sexualität und 

Gender damals geherrscht haben, womöglich überdenken müssen:  

„Im frühen sechzehnten Jahrhundert schickten sich … , zunächst in Italien und Frankreich, 

Dichterinnen … an, die Sonettperspektive zu verkehren und aus weiblicher Sicht auf die 

Liebe und die Paarbeziehung zu blicken.“  

 



 

4 

Zu denen, die das in England taten, gehört Lady Mary Wroth, die 1621 den ersten Zyklus 

einer englischen Sonettdichterin drucken ließ. 

„Mary Wroths Umcodierung der Geschlechterverhältnisse … bedeutet … nicht nur die 

Verkehrung der Sprecher- und Hörerposition im Werbungsdialog, sondern eine sehr viel 

radikalere Dekonstruktion des klassischen Modells … Ihre Sonette sprechen … nicht von 

einem Liebesideal, sondern von der Liebe unter den Bedingungen des Patriarchats und des 

Heiratsmarkts.“ 

Auch das zieht sich durch das Buch: Verweise darauf, wo und wie Positionen der Moderne in 

der englischen Renaissance wurzeln. Über die Dichterin Aphra Behn etwa schreibt Manfred 

Pfister: 

„Sensibilität für das, was jenseits eines binären Geschlechtercodes liegt, zusammen mit der 

Beweglichkeit innerhalb des literarischen Systems der Gattungen, hat ihr in der Moderne 

eine Renaissance eingebracht. Zwei Autorinnen gingen hier voran: … Vita Sackville-West 

und Virginia Woolf.“ 

Eine von vielen Renaissancen der Renaissance. Auch populärkulturelle Stoffe werden ad 

fontes zurückverfolgt – wie das Leben und Sterben von Lady Jane Grey, einer humanistisch 

gebildeten, selbstbewussten Frau, die Königin hätte sein sollen, stattdessen aber auf dem 

Schafott landete. 

„Jane Grey (1537-1554) erfreut sich bis heute auf den großen und kleinen Bildschirmen – 

etwa in Trevor Nunns Erfolgsfilm „Lady Jane“ (von 1986) mit Helena Bonham Carter in der 

Titelrolle – eines legendären Ruhms als starke Frau. … Die katholische Partei hinter Mary 

Tudor, der Bloody Mary der protestantischen Propaganda und Geschichtsschreibung, stieß 

die protestantische Witwe Jane Grey vom Thron, machte mit der ‚Nine Days´ Queen‘ kurzen 

Prozess und ließ sie kurzerhand hinrichten.“ 

Nicht zu vergessen natürlich, wenn von Frauen in der englischen Renaissance die Rede ist, 

zentral und im Wortsinn epochal für das Zeitalter – es heißt nach ihr – ist die Erfindung eines 

anderen Mythos, der bis heute lebendig ist: das Medienphänomen Elisabeth I., die Virgin 

oder auch Maiden Queen. Einer ihrer Lehrer schrieb über sie: 

„Ihr Verstand hat keine weibliche Schwäche, ihre Beharrlichkeit kommt der eines Mannes 

gleich, ihr Gedächtnis behält dauerhaft, was es schnell auffasst. Sie spricht Französisch und 

Italienisch so gut wie das Englische; sie hat sich oft mit mir in fließendem und richtigem 

Latein und in befriedigendem Griechisch unterhalten. Wenn sie Griechisch und Latein 

schreibt, gibt es nichts Schöneres als ihre Handschrift … Ich tue nichts hinzu … , es ist nicht 

nötig.“ 

So geht Arbeit am Mythos als politische Propaganda – oder auch umgekehrt: politische 

Propaganda als Arbeit am Mythos. 

Geografische und geistige Horizonte 

Der Erweiterung des geografischen folgt eine Erweiterung des geistigen Horizonts nicht 

zwingend. Das Wissen um neue Welten geht mit Gerüchten und Ressentiments einher. Dem 

Humanismus verpflichtete Zeitgenossinnen und Zeitgenossen treten dem entgegen. Es sind 



 

5 

besonders lesenswerte Passagen für uns heute. 1603 werden zum Beispiel Montaignes 

Essais ins Englische übertragen, darin der Text „Von den Kannibalen“, in dem der Franzose 

Beschreibungen ferner Länder kommentiert – eine der Inspirationsquellen für Shakespeares 

Spätwerk „Der Sturm“. Darin heißt es: 

„Von dem barbarischen Horror (ihrer Menschenfresserei) zu hören, bekümmert mich nicht 

sehr; woran ich leide, ist vielmehr, dass wir uns zu sehr auf ihre Fehler konzentrieren und 

unseren eignen gegenüber blind sind. Für mich ist es barbarischer, lebende Menschen zu 

fressen, als sich von Leichen zu ernähren; schlimmer, lebende Menschen zu foltern und zu 

zerfleischen, ihre gefolterten Fleischbrocken zu rösten und den Hunden und Schweinen zum 

Fraß vorzuwerfen … und noch schlimmer ist es, dass … Leichen unter dem Vorwand der 

Religion zerstückelt werden.“  

Die Verschiebung von Horizonten muss erst einmal verarbeitet werden. Manfred Pfister: 

„Die dramatische Erweiterung der irdischen wie kosmischen Horizonte verdankte sich 

technischen Fortschritten in der Anatomie, Navigation und Astronomie und gab gleichzeitig 

wissenschaftlichen Fortschritten und den Revolutionen des Impetus einer neuen empirischen 

Philosophie, einer ‚neuen Philosophie die alles in Zweifel zieht‘, wie John Donne in seiner 

‚Anatomie der Welt‘ ob dieser revolutionären Impulse erschreckt feststellt.“ 

Francis Bacon fragt gar: „Was ist Wahrheit?“ und „Was ist Wissenschaft?“. Das neue 

Denken scheint alles möglich zu machen. Es ebnet auch einer reaktionären politischen 

Philosophie den Weg. Thomas Hobbes bietet, so Manfred Pfister, mit seinem Leviathan 

„sowohl dem Kolonialismus als auch jeglicher autoritären Herrschaft eine willkommene 

Rechtfertigung“. 

Introspektion des Subjekts 

Aber nicht nur in Gedanken, auch ganz praktisch verändert sich die Welt, bisweilen 

dramatisch: Bürgerkrieg, Commenwealth, Restauration, die Herrschaft Oliver Cromwells – 

das sind alles Einschnitte, die die Menschen extremen Lebensbedingungen im Alltag 

aussetzen. Es gelingt der kommentierten Quellensammlung immer wieder, Auswirkungen 

solcher Veränderungen konkret zu illustrieren. Zum Beispiel die Rolle des Theaters. Neben 

das Bild von der Welt als „Theater Gottes“ gesellt sich eine sehr konkrete Welt des Theaters 

selbst, das eine dynamische Aufwertung erfährt. 

„Mit der Predigt als Massenmedium rivalisierte erfolgreich das Theater, das in der Form 

arenenhafter Volkstheater bald zu einem der Leitmedien der englischen Renaissance 

wurde.“ 

Auf diesen Bühnen wird auch ein neuer Zugang des Menschen zum Menschen verhandelt, 

also zu sich selbst. Die Introspektion des Subjekts wird zum zentralen Element eines sich 

herausbildenden Renaissance-Programms – eine Horizonterweiterung nach innen, in deren 

Folge neue Disziplinen wie Psychologie und Anthropologie erste Wurzeln schlagen. Zum 

allzeit berühmtesten Modell einer solchen Selbstbefragung wird Hamlets „Sein-oder-nicht-

sein-Monolog“. 



 

6 

„Im Hamlet interpunktieren sieben seiner Monologe … sein Ringen um sein 

Selbstverständnis in einer schwer durchschaubaren politischen und privaten Umwelt.  … Vor 

allem aber ist er ein Melancholiker im Sinne der Renaissance, wie ihn Dürer gemalt und 

Robert Burton „anatomisiert“ hat, d.h. kein manisch-depressiver Mensch, zu dem ihn erst die 

neuere Psychologie abstempelte, sondern ein geistreicher Denker, der mit einschneidendem 

Witz unter die Oberfläche der Dinge dringt und dort Dunkles zutage fördert.“ 

Bestürzende Aktualität 

Bestürzend aktuell erscheint auch ein anderer Bühnen-Monolog. Er entstammt einem der 

Zensur zum Opfer gefallenen Stück von Anthony Munday und Henry Chettle, wird 

inzwischen aber ebenfalls Shakespeare zugeschrieben; solche Gastbeiträge waren nicht 

ungewöhnlich. Im Stück hält Thomas Morus als einer der höchsten Polizeibeamten des 

Landes eine Rede an das Volk, das sich von einer aufgepeitschten Stimmung gegen 

Immigranten in Aufruhr hat bringen lassen.   

„Die Zahlen der Emigranten wuchsen so sprunghaft an, dass dies in den 

Bevölkerungsschichten, die davon nicht unmittelbar profitierten, Ängste vor Verdrängung und 

Überfremdung nährte und einem auch schon vorher gegebenem insulären Patriotismus 

weiteren Vorschub gab. … Wachsende Zahlen von Immigranten aller Art, Handwerker, 

Musiker, Künstler, Intellektuelle, vor allem aber auch arbeits- und mittellose Flüchtlinge, 

beunruhigten schon das England der Frühen Neuzeit, sorgten für soziale Verwerfungen und 

führten zu xenophoben Exzessen.“ 

Der Bühnen-Thomas-Morus ruft der fremdenfeindlich wütenden Menge unter anderem zu: 

„Machte man euch zu Emigranten, wär´s euch dann recht, 

In der Fremde auf ein ebenso barbarisches Volk zu stoßen, 

Das euch ebenso gewaltsam gleich verstößt? 

Euch Bleibe auf der ganzen Welt verweigert, 

Und diese nur die Messer wetzt gegen eure Kehle, 

Euch wie Hunde hetzt, als hätte Gott 

Euch nicht geschaffen, nicht an Kinds statt angenommen, 

und ausschließlich euch all seine Gaben gütig zugeteilt 

Und diese nur den andern vorenthalten 

Was hieltet ihr davon? Und doch ist dies der Fremden Los 

Frucht Eurer himmelschreienden Unmenschlichkeit.“ 

Alles schon mal dagewesen oder eben sehr viel älter, als man meint. Wer wissen will, wo wir 

herkommen, wer gut verständlich, umfassend bereichernd und leicht zugänglich erklärt und 

gezeigt bekommen möchte, wie wir als Kultur wurden, was wir sind, wieviel wir da England 

und wieviel der Renaissance zu verdanken haben, kommt um dieses Buch nicht herum. Und 

wird auf jeden Fall mehr darin finden als er oder sie sucht oder erwartet. Ein großer Wurf. Ob 

so etwas für Deutschland auch noch möglich wäre? 


